Der Sonntagberger Zeichenstein im Rahmen
der Ursprungslegenden

von Peter Maier

In den Religionen unserer Welt liegt ein wesentlicher Grundgedanke in der
Uberzeugung, dass Gott an bestimmten Orten dem heilsbediirftigen Men-
schen niher steht als anderswo. Die Schriften des Alten Testaments beschrei-
ben viele solche heilige Orte. Im Islam pilgern die Frommen zu den Wir-
kungsstitten des Propheten. Aber in keiner Religion gab und gibt es eine so
hohe Zahl von Wallfahrtsorten wie im Christentum. Die Pilgerfahrt wird zu
einem theologischen Symbol des Lebens. Der Mensch ist auf dem Weg zu
Gott, dem unendlich Heiligen. Durch die Pilgerfahrt zu heiligen Orten heiligt
der Mensch sein Leben und kommt Gott nidher. Grofle Heiligtimer wie Jeru-
salem, Rom oder Santiago di Compostela waren die Kronung solcher Pilger-
fahrten. Aber nicht jeder konnte solche Ziele erreichen, und so entstanden
immer mehr kleinere Wallfahrtsorte, an denen besondere Gnaden erworben
werden konnten. Wallfahren bedeutet immer Verlassen des eigenen Wohnorts
und Aufbruch in die Fremde. Die Wallfahrt wird deshalb immer zum Abbild
des eigenen Lebens.

Viele Wallfahrtsorte entstanden schon im Mittelalter. Zu einem Wallfahrtsort
gehoren wunderbare Ereignisse. Im spéten Mittelalter und in der frithen Neu-
zeit wurden die Wunder, die sich an Wallfahrtsorten ereigneten, in eigenen
Biichern (Mirakelbiicher) aufgezeichnet. Die literarische Form, der diese
Wundergeschichten zuzuordnen sind, ist die Legende. Das Wort leitet sich ab
vom lateinischen ,,legenda®, das heift, das was gelesen werden soll. In unse-
rem Bereich bezieht sich ,,das zu Lesende* auf religiése Inhalte, ndmlich
Leben und Leidensgeschichte der Heiligen, Wundererzéhlungen an heiligen
Stitten und Entstehungsgeschichte von Wallfahrtsorten. Unter ,,Legende*
verstand man noch im 15. Jahrhundert einen beglaubigten Bericht und Erzah-
lungen, die sich auf heilige Orte und Personen beziehen. Erst ab dem 16.
Jahrhundert erhielt der Begriff ,,Legende® die Nebenbedeutung einer un-
glaubhaften und unwahrscheinlichen Erzdhlung. Trotzdem wurde die Le-
gende neben Sage, Mérchen und Mythos gleichberechtigte Gattung der Er-
zédhlung mit der Aufgabe des Belehrens. Die christliche Legende, die ihr
grundlegendes Vorbild im Bericht iiber die Menschwerdung Christi hat, cha-
rakterisiert sich durch das Wunderbare, das Erbauliche und das Belehrende.
Die Legende bietet aber nicht nur das wirklich Geschehene, sondern ideali-
siert den Wesensgehalt bestimmter Personen oder Ereignisse. Daraus ergibt

37



sich manche Schwierigkeit des Verstehens, z.B. die Frage nach Gehalt und
Quellenwert einer Legende oder dem Verhiltnis von Dichtung und Wahrheit.
Bei Legenden mit religidsen Inhalten hat das Wunder eine besondere Bedeu-
tung. Das Wunder soll hinfiihren zu Gott, der tiber allem steht. Die immer
wiederkehrende Erziahlung einer Legende soll zur Nachahmung des frommen
Geschehens aneifern. Was die Form der Legende betrifft, gilt zu beachten,
dass die Urform einer bestimmten Legende meist der naive, unreflektierte
Bericht ist, der im Laufe bestimmter Zeitabschnitte dann ausgeschmiickt und
erweitert wird. Die Urform einer Legende ist meistens sehr schwer fassbar,
da die Legende zunichst lange miindlich weitergetragen wurde, bevor sie
schriftlich festgehalten wurde.

Fast jeder Wallfahrtsort hat seine eigene Ursprungslegende, die sich von
allen anderen Ursprungslegenden unterscheidet. Trotzdem lassen sich be-
stimmte Typen feststellen, da in den Ursprungslegenden bestimmte Motive
immer wiederkehren oder auch in vielfachen Kombinationen auftreten. So
stehen fiir zahlreiche Wallfahrtsorte besondere historische Ereignisse am Be-
ginn der Entwicklung. Als derartige Ereignisse werden meist Schlachten
gegen ,,Ungliubige* genannt. Mariazell steht mit einer solchen Schlacht in
Verbindung. Der Legende nach soll das Schatzkammerbild durch K&nig Lud-
wig I. von Ungarn (1342-1382) nach einer siegreichen Schlacht gegen die
Tiirken gestiftet worden sein. Das Tiirkenmotiv ist besonders héufig in Kérn-
ten und in der Steiermark anzutreffen. Seit dem spéten Mittelalter haben tata-
rische Streifscharen die Menschen in diesen Gebieten immer wieder be-
dringt. In solcher Bedringnis hatten Gnadenbilder durch ihre Wundertitig-
keit Hilfe gebracht. So hatten Gnadenbilder bewirkt, dass die Tiirken keinen
Angriff machen konnten, weil ihren Pferden die Hufe abgefallen waren, weil
die Pferde im Boden einsanken oder weil dichter Nebel eingefallen war. Die
Unterstiitzung des Kampfes gegen ,,Ungldubige” durch ein wundertitiges
Bild gab es auch noch in der Gegenreformation. Die ,,Ungldubigen waren in
dem Fall die Protestanten, die als neue ,, Tiirken bezeichnet wurden. Ein an-
deres Motiv fiir die Entstehung eines Wallfahrtsortes ist die Verbindung mit
bedeutenden Personen. So soll an der Wirkungsstitte des hl. Wolfgang der
gleichnamige Wallfahrtsort entstanden sein, der vor allem im Spétmittelalter
groBe Pilgerstrome angezogen hat. Der fromme und reformeifrige Abt Kon-
rad von Mondsee wurde in Oberwang ermordet. An der Stelle, wo er ermor-
det worden war, entsprang eine Quelle. An dieser Stelle steht heute die Kon-
radskirche. Der Ort Eben in Tirol wurde zum Wallfahrtsort, weil der Leich-
nam der bedeutenden Bauernheiligen Notburga auf wunderbare Weise dort-

38



hin gebracht wurde. Ein weiteres Motiv ist darin zu sehen, dass ein Gnaden-
bild auf tibernatiirliche Weise entsteht. So soll der heilige Lukas mit gottli-
cher Hilfe ein Bild Mariens gemalt haben. Einige Christusbilder sind mit sol-
chen Entstehungslegenden verbunden, z.B. das Schweifituch der Veronika
und das Turiner Leichentuch. Ein Bild des heiligen Antonius in Kaltern
(Siidtirol) soll von einem himmlischen Maler gemalt worden sein. Weiters
sind hier alle jene Gnadenbilder zu nennen, die aus Bédumen oder Felsen
herausgewachsen sind. Als viertes Motiv wird in den Ursprungslegenden be-
schrieben, wie sich ein Gnadenbild selbst seinen Platz sucht. Das betrifft vor
allem Marienwallfahrtsorte. So schwamm in Maria Ellend die Marienstatue
gegen den Strom und wurde von Fischerkindern entdeckt. Die Marienstatue
von Frauenberg im Ennstal wurde bei Hochwasser in Admont ange-
schwemmt und vom Abt in das Kloster getragen. In der Nacht bewegte sich
dann die Statue auf wunderbare Weise zu dem Berg, wo heute die Wallfahrts-
kirche Frauenberg steht. Die Wallfahrtskirche Unserfrau bei Weitra soll so
entstanden sein, dass die Marienstatue bei einer Uberschwemmung angespiilt
wurde. An der Stelle entsprang dann eine heilkriftige Quelle. Die Statue
wurde in die Kirche getragen, aber sie kehrte an die Stelle zuriick, wo sie an-
geschwemmt wurde. Als flinftes Motiv ist die Tatsache zu nennen, dass das
Gnadenbild selbst durch eine Wundertétigkeit den Anfang setzt wie in
Altotting in Bayern, wo eine Wunderheilung zum Beginn der Wallfahrten
fithrte. Ein dreijdhriger Knabe war ins Wasser gefallen. Man zog den toten
Knaben aus dem Wasser, legte ihn auf den Altar der Kapelle und der Knabe
wurde lebendig. Damit war die Wundertétigkeit bewiesen. Das Motiv, dass
ein Gnadenbild durch ein Wunder hervortritt, ist sehr hdufig und vielfaltig.
Ein weiteres Motiv sind Hinweise durch Tiere, die frither als Menschen er-
kennen, dass es sich bei einem Bild um etwas Wundertitiges handelt: Tiere
knien vor einem Gnadenbild oder bringen ein Gnadenbild dorthin, wo es ver-
ehrt werden will. Die Ursprungslegenden beschreiben dann auch Traumwei-
sungen, Lichterscheinungen oder auBlerordentliche Naturerscheinungen, die
auf ein Gnadenbild oder einen heiligen Ort aufmerksam machen. In anderen
Legenden bewegt sich ein Heiliger oder die Muttergottes erscheint und weist
auf den Ort, wo sie eine Kirche wiinscht. Dann gibt es noch Gléckchen oder
Stimmen, die auf Kultbilder aufmerksam machen. Auch gefundene Gegen-
stinde spielen eine Rolle wie der gefundene Schleier der Markgrifin Agnes
in Klosterneuburg. Speziell im Mittelalter gab es Vorgénge, die mit Hostien
und der Messfeier zusammenhéingen. Aullergewo6hnliche Erscheinungen an
Hostien, Bildern Christi oder auch Heiligenreliquien, die wie Blut aussehen,
wurden im 13. und 14. Jahrhundert in zahlreichen Legenden dargestellt.

39



Nicht wenige Wallfahrtsorte haben solche Legenden zum Ursprung, z.B. in
Tirol am Georgenberg, in Kirnten in Friesach, in Heiligenblut oder die
Heiligblutkapelle in Wolfsberg.

In zahlreichen Ursprungslegenden spielen auch vorchristliche Vorstellungen
eine wichtige Rolle. Nicht selten lassen sich auch Verbindungen zu vorchrist-
lichen Kultstitten nachweisen. Quellen, Biume und Steine sind hier als Bei-
spiele kurz vorzustellen. Das Wasser gilt in vielen Kulturen als Symbol der
Fruchtbarkeit, des Lebens und der Reinheit. Man denke an die gro3e Bedeu-
tung des Nils in Agypten, an die ,,Regenwunder* in den archaischen Kultu-
ren, an die Quellenopfer der Romer und an die Mithrasheiligtiimer, die
immer eine ,,ewige Quelle* hatten. Auch die Kelten, Germanen und Slawen
verehrten die Quellen. Im friihen Christentum wurde die Taufe im flieBenden
Wasser vollzogen. Darin steckt uraltes Gedankengut, denn das rituelle Ein-
tauchen symbolisiert Tod und Wiedergeburt. Wasserweihen und Weihwasser
haben diese Ideen ins christliche Leben integriert (und auch zu ,,magischem
Missbrauch® gefiihrt). Viele Ursprungslegenden berichten von Quellen, die
im Traum gesehen werden, oder von Quellen, die Heilungen bewirken. Die
Verehrung von Baumen findet sich bereits in den éltesten Naturreligionen in
Australien, China, Indien, bei den Semiten und auch bei den Urvélkern Euro-
pas. Reste davon finden sich noch im Brauchtum des Maibaumes, des Oster-
zweiges und des Pfingststrauches. Der Baum gilt als Symbol des Lebens und
auch der Auferstehung. Er symbolisiert Wiedergeburt, Fruchtbarkeit, Offen-
barung und Erkenntnis. Im Hinblick auf die Ursprungslegenden sei hier auf
die Rolle des Baumes in Maria Dreieichen und in Maria Taferl verwiesen.
Auch Steine konnen bei der Entstehung von Wallfahrtsorten eine besondere
Rolle spielen. Oft sind ihre Hérte oder ihre ungewdhnliche Form, Farbe oder
Herkunft von Bedeutung. Steine finden sich auch in den Kultstdtten anderer
Religionen, man denke nur an die Menhire in den verschiedensten Kulturen,
an die Obelisken in Agypten oder an den Nabelstein in Delphi als ,,Mitte der
Welt“. Alte Steinheiligtiimer wurden an einigen Wallfahrtsorten in die christ-
liche Wallfahrt integriert wie z.B. der Steintisch in Maria Taferl oder der so-
genannte Zeichenstein auf dem Sonntagberg.

Dem Sonntagberger Zeichenstein soll nun die besondere Aufmerksamkeit
zugewendet werden. Die dlteste erhaltene Beschreibung der Sonntagberger
Wallfahrt stammt aus dem Jahre 1614. Da wird berichtet, dass sich ,,bis zum
heutigen Tag®, also von Anfang bis zum Jahre 1614, bei den Wallfahrern fol-
gende alte Gewohnheit erhalten habe: Wenn die Wallfahrer den heiligen Berg
besuchen, knien sie auf dem genannten Felsen bei der Salvatorkapelle (Ur-

40



sprungskapelle) nieder, um ihr andédchtiges Gebet und ihre Anliegen der hei-
ligsten Dreifaltigkeit darzubringen. Wegen der vielen Wunder, welche die
heiligste Dreifaltigkeit an blinden, gebrechlichen, lahmen und an sonstigen
von Leiden betroffenen Menschen gewirkt hat, wird der Stein als Wunder-
und Zeichenstein bezeichnet. Man fragt sich, warum die Pilger nicht in der
Salvatorkapelle oder in der nebenan stehenden gotischen Kirche gebetet
haben. Warum haben sie sich zum Gebet auf den Zeichenstein gekniet? Da-
mals war noch kein Gnadenbild und kein religidses Zeichen tiber dem Zei-
chenstein angebracht. Es war also ein Kult am Zeichenstein, oder war es eine
Verehrung des Steines selbst? Genau dieses Problem hatten die Protestanten
in der Reformationszeit angesprochen, indem sie den Katholiken vorwarfen,
sie wiirden auf dem Sonntagberg einen bloen Stein anbeten und auf diese
Weise Gotzendienst betreiben. Um diesen Vorwurf zu entkriften lief 1614
der Seitenstettner Abt Kaspar Plautz das Gnadenbild der heiligsten Dreifal-
tigkeit auf eine Kupfertafel malen und oberhalb des Zeichensteins an der
AuBlenmauer der Salvatorkapelle befestigen. Die Wallfahrtsbeschreibung aus
dem Jahre 1614 nennt daflir zwei Griinde: die ketzerischen Behauptungen
der Protestanten sollten damit widerlegt werden und den Christen, die von
einfacherer Denkungsart waren, sollte damit gezeigt werden, dass hier nicht
der Stein, sondern der allméchtige Gott angebetet wird. Dem Abt Kaspar
Plautz waren abergldubische Praktiken um den Zeichenstein vermutlich nicht
unbekannt. Mit der Anbringung des Gnadenbildes hatte er die Voraussetzung
gegeben, bestimmten Missbriuchen echte Glaubensakte gegeniiberzustellen.
Ab etwa 1720 mehren sich schriftliche Zeugnisse, dass es (immer noch?)
Missbriauche gibt. Der Stein selbst wurde als wunderwirkend angesehen.
Man verwendete Bruchstiicke des Zeichensteins und schrieb ihnen auferor-
dentliche Krifte zu. Kleine Bruchstiicke des Zeichensteins wurden wie ein
Amulett verwendet. Die Mirakelbiicher aus den Jahren 1759 und 1780 be-
schreiben die Praktiken etwas ndher. Das Mirakelbuch des Jahres 1759 ent-
hélt die Bemerkung, dass bei Baubeginn der jetzigen Kirche eine grofie
Menge vom Zeichenstein herausgebrochen wurde, weil der Bau entsprechen-
den Platz erforderte. Das vom Zeichenstein herausgebrochene Material
wurde aber nicht als Baumaterial verwendet, sondern aufbewahrt. Wozu auf-
bewahrt? Das Mirakelbuch gibt genaue Antwort darauf: ,,Davon werden nun
die grosse Stuck zerschlagen, die kleine Stiicklein geweihet und den Wall-
fahrtern auf Begehren mitgetheilet. Das letzte Sonntagberger Mirakelbuch,
das 1780 erschienen ist, beschreibt diese Praktiken noch ausfiihrlicher: ,,Das
Vertrauen der Wallfahrer war so groB, dass viele ein Stiicklein von dem Fel-
sen herabgebrochen und mit sich genommen haben. Weil sie es auch in un-

41



terschiedlichen Noten mit guter Wirkung gebraucht hatten, ist dessen Hoch-
schitzung so gestiegen, daB sie diesen Felsen nur den Wunder- oder Zeichen-
stein genannt haben.” Diese ,,Dreifaltigkeitssteine hatte man in Wasser ge-
taucht und das Wasser wurde dann gegen verschiedene Krankheiten getrun-
ken. Man hatte die Steine auch auf kranke Korperteile gelegt oder gebunden.
Man hatte die Steine auch zerrieben und aus dem Steinstaub ein Pflaster ge-
macht. Den Steinstaub hatte man auch mit Wasser oder Weihwasser einge-
nommen. Wihrend des 18. Jahrhunderts bliihten diese Praktiken um den Zei-
chenstein, bis ihnen die Kritik des Josephinismus und des Rationalismus all-
mihlich ein Ende bereitet hatten.

Hier mochte man nun von der Sonntagberger Ursprungslegende, die in meh-
reren Fassungen iiberliefert ist, eine zufriedenstellende Antwort erhalten.
Welche Aussagen iiber den Zeichenstein weifl die Legende anzubieten? Die
dlteste Fassung der Usprungslegende findet sich im Mirakelbuch des Jahres
1728. Da heiBt es: Wie in einem alten Buch zu lesen sei, war ein Bauer beim
Hiiten seines Viehs eingeschlafen und sein Vieh habe sich im néchsten Wald
verlaufen. Beim Suchen habe er sich verirrt und sei dann den Berg aufwirts
gegangen. Auf dem Berg habe er mitten in der Wildnis einen kleinen Meier-
hof gefunden. Matt und hungrig habe er die heiligste Dreifaltigkeit angeru-
fen, um den rechten Weg und sein Vieh zu finden. Da habe er auf dem Stein,
den man nachher als Wunderstein bezeichnete, ein schénes Brot gesehen, das
wohl der Ursprung des spiteren Brot- und Stritzelopfers der Bauersleute (an
den Pfarrer) gewesen sein mag. Nachdem der Bauer das Brot mit Freude und
Dank genossen hatte, habe er auch sein Vieh und den rechten Weg gefunden.
Am nichsten Tag habe er das alles in Seitenstetten erzahlt und so den Anlass
zum Bau dieser Kapelle gegeben. Diese Fassung der Ursprungslegende bil-
det auch den Inhalt eines teils lateinischen und teils deutschen Hirtenspieles,
das die Sonntagberger Singerknaben und Ministranten 1749 aufgefiihrt hat-
ten. Das Mirakelbuch vom Jahre 1752 bietet eine andere Fassung der Le-
gende: In der Wiiste und Waldung des Berges habe ein Hirte sein verlorenes
Vieh gesucht, dabei sei er bis zum hochsten Felsen des Berges gekommen.
Ermattet und hungrig habe er die heiligste Dreifaltigkeit angerufen, dann sei
er eingeschlafen. Als er wieder aufgewacht war, habe er auf dem Stein neben
sich, den man spéter Wunderstein nannte, ein weifles Brot vorgefunden.
Nach Genuss dieser Gnadengabe habe er auch sein Vieh bald und leicht ge-
funden. Der kleine Meierhof aus der ersten Fassung (damit war wohl das
Bauernhaus Kaltendd gemeint, das an der Stelle stand, wo sich heute das
Hospiz befindet) wird in der zweiten Fassung nicht genannt. Der Schlaf des
Hirten wird verschoben. In der ersten Fassung schléft der Hirte beim Hiiten

42



der Herde, in der zweiten Fassung schléft er beim Zeichenstein. In der ersten
Fassung findet der Hirte gleich nach dem Gebet das Brot auf dem Stein, in
der zweiten Fassung erst nach dem Erwachen. Im Mirakelbuch des Jahres
1780 kommt noch eine weitere Version dazu: Wihrend der Hirte nach ver-
richtetem Gebet beim Zeichenstein schléft, wird ihm im Traum gezeigt, wo
er seine Herde findet. Er wacht auf, findet neben sich das weifle Brot und fin-
det seine Herde an der Stelle, wie er es im Traum gesehen hatte. Eine letzte
Version ergibt sich 1781 bei der plastischen Darstellung der Szene am Zei-
chenstein: Hinter dem Rokokogitter, das den Zeichenstein umgibt, war fiir
eine Rinderherde kein Platz. So begniigte man sich mit Limmern. Die
Gruppe des schlafenden Hirten mit den Lidmmern bildete von 1781 an das
Vorbild fiir die spdteren zahlreichen Darstellungen der Ursprungslegende auf
den Andachtsbildchen und in den ,,Ursprungsbiicheln* des 18. und 19. Jahr-
hunderts. So waren es bald nur mehr Schafe, die der Hirte verloren hatte.

Aus den hier genannten Einzelheiten konnen wir verfolgen, wie sich die Ur-
sprungslegende im 18. Jahrhundert stufenweise entwickelt hat. Bei dieser
Entwicklung haben mit Sicherheit alttestamentliche Motive mitgewirkt. Dass
der ermiidete Hirte einschldft und nach dem Aufwachen ein Brot vorfindet,
erinnert an den Propheten Elias, der auf dem Weg zum Gottesberg Horeb vor
Midigkeit und Verzweiflung eingeschlafen war, vom Engel geweckt und mit
dem Brot gestérkt wird (1 K6n 19,1-13a). Dass der Hirt am Stein einschlift,
hat ebenfalls im Alten Testament ein Vorbild. Der Patriarch Jakob schlief bei
seiner Wiistenwanderung auf einem Stein und sah im Traum eine Leiter bis
zum Himmel und erhielt die Zusage, dass Gott ihm stets nahe sei. Diesen
Stein richtete er am nichsten Tag auf, goss Ol darauf und gab dem Ort den
Namen Bet-El, das heifit ,,Gottes Haus* (Gen 28,10-22). Daniel Gran hat
diese Szene am Gewolbe unter der Chorempore auch dargestellt. Der Traum
Jakobs gab schlief3lich auch die Anregung zum Traum des Hirten. Der Hirte
sieht im Traum, wo seine Herde zu finden ist. Wir kénnen also die Entwick-
lung der Ursprungslegende im 18. Jahrhundert verfolgen, bekommen aber
keine Antwort tiber die Herkunft der dltesten Fassung, die 1728 bezeugt ist,
wihrend die Gebete beim Zeichenstein bereits 1614 beschrieben werden und
eine Gottesdienststdtte am Sonntagberg bereits unter Abt Benedikt 1. von
Seitenstetten (1437-1441) erbaut worden ist.

Es ist auffallend, dass die Quellen des 17. Jahrhunderts die Ursprungslegende
mit keinem Wort erwdhnen, obwohl sie sich ausfiihrlich mit dem Ursprung
der Sonntagberger Wallfahrt befassen. War also die Hirtenlegende im 17.
Jahrhundert am Sonntagberg noch gar nicht bekannt? Wurde die Legende im-
portiert, um fiir bestimmte Geschehnisse eine Erkldrung zu haben? Eine sol-

43



che Uberlegung bietet sich an, wenn man die im Jahre 1683 bereits bezeugte
Ursprungslegende fiir den Dreifaltigkeitsberg bei Spaichingen in Wiirttem-
berg kennt. Es heifit dort, ein Hirte habe beim Viehweiden einige Tiere verlo-
ren, sie aber auf der Kuppe des Berges wieder gefunden. Aus Dankbarkeit
wollte er einen Dreifaltigkeits-Bildstock schnitzen und dort aufstellen. Bald
habe er aber an der Stelle einen mit Moos und Gestriipp {iberwachsenen
Dreifaltigkeits-Bildstock gefunden. Uber diesem Bildstock habe er dann eine
Kapelle gebaut. Bald habe ein so groer Zustrom der Wallfahrer eingesetzt,
dass man eine groflere Kapelle bauen mufite, die 1415 vom Konstanzer
Weihbischof der heiligsten Dreifaltigkeit geweiht worden sei. Die Hirtenle-
gende des Spaichinger Dreifaltigkeitsberges wurde seit 1683 von der dorti-
gen Dreifaltigkeitsbruderschaft wiederholt gedruckt und verbreitet. Die Bru-
derschaft hatte auch Beziehungen nach Wien. Mit Wien stand aber auch der
Sonntagberg und seine Dreifaltigkeitsbruderschaft in engem Kontakt. Auf
diese Weise konnte die Spaichinger Ursprungslegende {ibertragen und fiir
den Sonntagberg adaptiert worden sein. Da hier die Herkunft des Gnadenbil-
des bekannt war, konnte man dieses Motiv weglassen. Eine wesentliche Ab-
weichung wire das Brot am Zeichenstein, das im Sonntagberger Mirakel-
buch von 1728 als ,,Brot- und Stritzelopfer der Bauersleut” (fiir den Unter-
halt der Geistlichen) beschrieben wird. Fiir dieses Brotopfer suchte man im
18. Jahrhundert eine Begriindung und erweiterte die (Spaichinger) Hirtenle-
gende durch das Brotmotiv in Anlehnung an die biblische Erzdhlung vom
Wunderbrot fiir den Propheten Elias. So wire durchaus denkbar, dass die
Sonntagberger Ursprungslegende erst nachtraglich eingefiihrt wurde, um be-
stimmte bereits bestehende Wallfahrtsbriuche am Sonntagberg im Nachhin-
ein zu erkldren. l

Im Hinblick auf den Zeichenstein hilft uns die Ursprungslegende also nicht
weiter, denn sie spricht nur vom Brot, das der Hirte auf dem Stein gefunden
hat. Mehr sagt eine Inschrift oberhalb des heutigen Zeichensteins, die aus
etwa 1730 stammt: Dieser mit einem Gitter verwahrte Stein ist die wahre
Waurzel des sogenannten Wunder- oder Heiligen Steines, der vorher auf3er-
halb der Kirche stand, aber infolge der Erweiterung der neuen Kirche nun in-
nerhalb der Kirche seinen Platz gefunden hat. Wenn also seit etwa 1730 nur
mehr ,,die Wurzel“, also ein kleiner Rest des urspriinglichen Zeichensteins
existiert, dann muB er frither wesentlich grofler gewesen sein. Aus den tiber-
lieferten Praktiken des 18. Jahrhunderts wird verstiandlich, warum der Wun-
derstein kleiner geworden ist. Die im Jahre 1614 festgehaltenen Wallfahrts-
brauche besagen, dass auf dem Stein seit dltesten Zeiten bis zur ,,Gegenwart"
gebetet wurde und dort viele Wunder geschehen seien (obwohl gleich dane-

44



ben eine Kapelle und eine Kirche standen). Uber die ,,iltesten Zeiten gibt es
keine Aussagen. So konnen wir uns nur mit Vermutungen weiterhelfen oder
mit der allgemein bekannten Tatsache, dass besondere Steine, eventuell mit
einem guten Kraftfeld ausgestattet, von den Besuchern mit einer auBerge-
wohnlichen Zuneigung geschitzt und verehrt worden sind.

Literaturangabe:

Zeichenstein und Wunderbaum. Osterreichs Kirchen und Kloster in ihren Ur-
sprungslegenden Klosterneuburg 2000.

E. Uberlacker, Wallfahrtskirche und Barockjuwel,

B. Wagner, Zeichenstein und Ursprungslegende; beides in: 250 Jahre Prand-
tauerkirche Sonntagberg 1729-1979. Festschrift anlésslich des 250jdhrigen
Jubildums der Kirchweihe. Hg. von der Gemeinde Sonntagberg. Amstetten
1979.

45



